# Neu erschienen: Das zweite Buch von Nicholas Lewis und Gudrun Schellenbeck



## <u>Chandra – Der Mond in der indischen Astrologie</u>

ISBN: 3-00-019367-7

17,60€

Erhältlich bei:

Indologische Buchhandlung

orders@indologische-buchhandlung.de oder Amazon

# <u>Inhaltsverzeichnis</u>

| н |    | 1 | 4 |   |
|---|----|---|---|---|
| 6 | 21 |   | 1 | • |
|   |    |   |   |   |

| 1. | Allgemeine und philosophische Grundlagen                      |  |  |  |
|----|---------------------------------------------------------------|--|--|--|
|    | 1.1 Die Geistes- und Wahrnehmungsfunktionen,                  |  |  |  |
|    | symbolisiert durch den Mond                                   |  |  |  |
| 2. | Mythologische Hintergründe25                                  |  |  |  |
| 3. | Der Mond in den Zeichen32                                     |  |  |  |
|    | 3.1 Die Elemente - 33                                         |  |  |  |
|    | 3.3 Die Modalitäten - 36                                      |  |  |  |
|    | 3.3 Die Zeichen - 37                                          |  |  |  |
|    | 3.4 Die wichtigsten Karakatwas des Mondes - 41                |  |  |  |
|    | 3.5 Deutung des Mondes im Zeichen42                           |  |  |  |
|    | 3.5.1 Feuer – Widder, Löwe, Schütze - 42                      |  |  |  |
|    | 3.5.2 Erde - Steinbock, Stier und Jungfrau - 45               |  |  |  |
|    | 3.5.3 Luft - Waage, Wassermann und Zwillinge - 52             |  |  |  |
|    | 3.5.4 Wasser - Krebs, Skorpion und Fische - 58                |  |  |  |
| 4. | Der Mond in den Häusern68                                     |  |  |  |
| 5. | Die Beurteilung der Wirkung des Mondes93                      |  |  |  |
|    | 5.1 Klassifizierung als natürlicher Wohl- oder Übeltäter - 93 |  |  |  |
|    | 5.2 Die Rolle des Mondes für die einzelnen Aszendenten- 101   |  |  |  |
|    | 5.2.1 Mars-Regierte Aszendenten - 102                         |  |  |  |
|    | 5.2.2 Venus-Regierte Aszendenten - 103                        |  |  |  |
|    | 5.2.3 Merkur-Regierte Aszendenten - 107                       |  |  |  |
|    | 5.2.4 Sonne und Mond-Regierte Aszendenten - 108               |  |  |  |
|    | 5.2.5 Jupiter-Regierte Aszendenten - 110                      |  |  |  |
|    | 5.2.6 Saturn-Regierte Aszendenten - 114                       |  |  |  |
| 6. | Die Aspekte des Mondes und seine Beziehung zu den             |  |  |  |
|    | anderen Planeten117                                           |  |  |  |
|    | 6.1 Die Beziehung zwischen Mond und Merkur - 122              |  |  |  |
|    | 6.2 Die Beziehung zwischen Mond und Sonne -125                |  |  |  |
|    | 6.3 Die Beziehung zwischen Mond und Jupiter - 129             |  |  |  |
|    | 6.4 Die Beziehung zwischen Mond und Mars - 131                |  |  |  |

|               | 6.5 Die Beziehung zwischen Mond und Venus - 133                                                                             |
|---------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               | 6.6 Die Beziehung zwischen Mond und Saturn - 136                                                                            |
|               | 6.7 Die Beziehung zwischen Mond und Rahu - 140                                                                              |
|               | 6.8 Die Beziehung zwischen Mond und Ketu - 144                                                                              |
| 7             | Die Yogas des Mondes148                                                                                                     |
|               | 7.1 Das Kemadruma Yoga - 148                                                                                                |
|               | 7.2 Das Kemadruma Bhanga Yoga - 154                                                                                         |
|               | 7.3 Das Anapha Yoga - 158                                                                                                   |
|               | 7.4 Das Sunapha Yoga - 163                                                                                                  |
|               | 7.5 Das Durudhara Yoga - 169                                                                                                |
|               | 7.6 Andere Mondyogas - 170                                                                                                  |
| 8             | Der Mond als Mitindikator unserer karmischen Themen. 173                                                                    |
|               | 8.1 Der Mond in seiner Beziehung zur Dasa-Abfolge - 173                                                                     |
|               | 8.2 Weitere Gesichtspunkte - 181                                                                                            |
|               | 8.2 Unsere Wahrnehmung – unser Schicksal - 182                                                                              |
| 9             | Erleben und Erfahren: Das Chandra Lagna Chakra188                                                                           |
| 10            | 8 1 7 8                                                                                                                     |
|               | unter Einbeziehung aller relevanten Faktoren196                                                                             |
|               |                                                                                                                             |
| ´`L``&        |                                                                                                                             |
|               | eil 2:                                                                                                                      |
| Di            | e Nakshatras und die Feingliederung des Zodiaks                                                                             |
|               | e Nakshatras und die Feingliederung des Zodiaks<br>Die Mondhäuser und ihre Anwendung207                                     |
| Di            | e Nakshatras und die Feingliederung des Zodiaks Die Mondhäuser und ihre Anwendung207  1.1 Die historische Entwicklung – 210 |
| Di            | e Nakshatras und die Feingliederung des Zodiaks Die Mondhäuser und ihre Anwendung                                           |
| Di            | e Nakshatras und die Feingliederung des Zodiaks Die Mondhäuser und ihre Anwendung207  1.1 Die historische Entwicklung – 210 |
| Di            | e Nakshatras und die Feingliederung des Zodiaks Die Mondhäuser und ihre Anwendung                                           |
| Di            | Pe Nakshatras und die Feingliederung des Zodiaks  Die Mondhäuser und ihre Anwendung                                         |
| <b>Di</b> (1. | e Nakshatras und die Feingliederung des Zodiaks  Die Mondhäuser und ihre Anwendung                                          |
| <b>Di</b> (1. | e Nakshatras und die Feingliederung des Zodiaks  Die Mondhäuser und ihre Anwendung                                          |
| Die 1. 2. 3.  | e Nakshatras und die Feingliederung des Zodiaks  Die Mondhäuser und ihre Anwendung                                          |

#### 3. Der Mond in den Zeichen

#### 3.5.1 Feuer – Widder, Löwe, Schütze

Das Feuer ist ebenso wie der Mond immer in Bewegung, die Aktivität ist sehr stark ausgeprägt. So werden die Mondpositionen in den 3 Feuerzeichen in den Klassikern auch durchweg als sehr energetisch und aktiv, forsch und strebend bezeichnet. Zugleich wird die Unbeständigkeit des Feuers zum Ausdruck gebracht in Beschreibungen wie "ist ständig außer Haus und klopft an diese und jene Tür (Widder)<sup>1</sup>, liebt sportliche Betätigung (Löwe) oder ist mental und körperlich unruhig (Schütze)2". Die ohnehin unruhige und wechselhafte Energie des Mondes wird somit durch das Feuerelement verstärkt, im wahrsten Sinne des Wortes angefeuert. Allerdings verhilft das Feuer dem Geist/Bewusstseinsprinzip auch zur Identifikation mit Mut und Tapferkeit, so dass die forsche und kreative Energie dieser Mondpositionen oftmals positiv genutzt wird. Sie findet ihren Ausdruck in Form von Führungspotential, Schutz gewährenden Aktivitäten oder aber im Kampf für andere. Immer ist der Feuer-Mond neugierig und abenteuerlustig, erfindungsreich und von sich selbst überzeugt.

Vor allem im Chara-Zeichen Widder zeigen sich der unruhige und der gefährliche Aspekt des Feuers. Von allen Feuerzeichen kann der Widder durch seine impulsive, leidenschaftliche und eher selbstbezogene Mentalität andere am ehesten verletzen was auf den invasiven, verschlingenden Aspekt des Feuers hinweist. Somit sind die Menschen mit Widdermond empfänglich für Dinge, die viel Aufregung und Abwechslung versprechen, die ihnen Freiraum und Unabhängigkeit in Aussicht stellen und in denen sie sich immer wieder beweisen müssen. Geht es jedoch eher darum, etwas geschehen zu lassen, geduldig den Ausgang eines Ereignisses abzuwarten, die eigenen Schwächen oder die Nöte anderer wahrzunehmen, erweist sich der Widdermond als hilflos und gerät emotional unter Druck. Er besitzt in dieser Hinsicht keine gute Wahrnehmungsfähigkeit und kann

nur schwer Verständnis aufbringen. Das aufbrausende Temperament führt zwar schnell zu impulsiven Reaktionen, kühlt jedoch auch ebenso schnell wieder ab und geht zum nächsten Tagesordnungspunkt über. Allerdings besteht auch die Gefahr, dass die eigene, nach Durchsetzung strebende feurige Energie nicht bewusst wahrgenommen wird und sich im Inneren des Menschen auswirkt. Dies kann zu erheblichen Spannungen, unterdrückter Wut und einer ganzen Reihe körperlicher oder psychologischer Symptome führen.

Im Sthira-Zeichen Löwe ist die Dynamik schon etwas ruhiger, hier strahlt das Feuer, das der Mensch in seinem Inneren trägt, schon eher nach außen ab, er wird als "wohltätig, ruhig und loyal3" bezeichnet. Allerdings verführt dieses Mondzeichen auch dazu, die stolzen Eigenschaften dieses königlichen Zeichens in den Vordergrund zu stellen und sehr verletzlich zu sein, wenn andere die eigene Position nicht würdigen. Im Gegensatz zum Widdermond, dessen Zufriedenheit vom Gefühl abhängig ist, Konkurrenten aus dem Feld geschlagen zu haben, basiert dieses Gefühl beim Löwemond auf der Tatsache, von anderen geachtet, geehrt zu werden. Der Löwemond genießt die schönen Dinge des Lebens, den Luxus, die Frauen und die Macht, die er ausüben kann. Der Ärger, den das Feuerelement in der Löwe-Mentalität erzeugen oder schüren kann, hält hier gemäß Brihat Jataka wesentlich länger an, analog zur bewahrenden Sthira Modalität. Der Löwe kann, das sollten wir uns vielleicht immer wieder vor Augen führen, ein "sehr strenger Meister" sein, bei dem Stolz und Würde überbetont werden, was wiederum die Verdrängung der Herzensebene zur Folge hat.

Das Widderzeichen lässt als das intensivste feurige Zeichen am ehesten das Bild des klassischen Cholerikers vor unserem inneren Auge entstehen. Beim Löwen spüren wir zweifelsohne die innere Hitze und Erregbarkeit immer noch, zugleich kommt hier jedoch auch die eher in sich ruhende, machtvolle Mentalität zum Ausdruck. Es hat eine Tendenz, Ärger und Wut zu konservieren und nachtragend zu sein.

Das duale Schützezeichen hingegen beschreibt den expansiven Aspekt des Feuers. Es hat eine natürliche Tendenz, alles um sich herum zu verbrennen und diese übergreifende Art kennzeichnet,

\_\_\_

übertragen auf den Mond, das Gemüt und das Bewusstsein des entsprechenden Menschen. Im Klassiker Chamatkar Chintamani bringt dies dem Schützemond die Bezeichnung "Reformator" ein. Er versprüht sozusagen seine inneren Empfindungen nach außen und vermag es durchaus, auch bei anderen ein Feuer zu entfachen. So fühlt er sich am sichersten und wohlsten, wenn er in ständiger Bewegung oder Erneuerung seine Ideen und Überzeugungen an andere weitergeben darf. Da Feuer immer die Eigenschaft besitzt, rücksichtsoder unterschiedslos alles Brennbare zu verzehren, macht auch der Schützemond nicht halt, wenn er auf Widerstände stößt. Er wird allerdings in "Sprache und Gewohnheiten als reif" bezeichnet, was das Ausmaß des zu erwartenden Schadens etwas reduziert. Weiter heißt es: "Er ist nicht mit Gewalt, sondern durch süße Worte zu beeinflussen", also sehr empfänglich auf einer verbalen Ebene.

Alle Menschen mit dem Mond in einem Feuerzeichen sind nicht sehr wahrnehmungsfähig, wenn es um Schwächen geht, weder bei sich selbst, noch bei anderen. Trost zu spenden oder einfach nur für jemanden da zu sein, fällt ihnen schwer, ohne dass sie selbst sich dessen bewusst sind. Solange diese Menschen in irgendeiner Weise aktiv sein können und eine Möglichkeit sehen, ihre Probleme anzupacken, geht es ihnen besser, als wenn sie sich einer Situation hilflos ausgeliefert sehen. Dann kann das in ihnen schlummernde Feuer durchaus in Form unbeherrschter, impulsiver Handlungen nach außen treten und entsprechend Schaden anrichten und Verletzungen bei sich oder anderen verursachen.

Alle Feuerzeichen erzeugen somit eine Mentalität bei einem Menschen, die stark darauf ausgerichtet ist, zu handeln (Kriya Shakti), wenn eine Anziehung oder Abstoßung wahrgenommen wird. So zieht der Feuer-Mond lieber ein Schwert, um ein Unrecht zu rächen, als dass er versucht, den ungerecht Behandelten zu trösten.

## 7. Die Yogas des Mondes

#### 7.1 Kemadruma Yoga

In der indischen Astrologie spielen Yogas immer eine bedeutende Rolle und helfen, die Essenz eines Horoskops schneller zu erfassen. "Yoga" übersetzen wir in diesem Zusammenhang als "Joch", als eine Verbindung, die astrologische Faktoren miteinander eingehen. In unserem Praxisbuch haben wir die wichtigsten Grundlagenyogas genannt und erläutert, weshalb wir an dieser Stelle nur die in Bezug zum Mond relevanten erwähnen werden. Genau genommen ist ein Yoga nichts anderes als die namentliche Bezeichnung eines sehr wichtigen astrologischen Faktors oder einer bedeutsamen Konstellation, auf die das Auge des auswertenden Astrologen gezogen werden soll.

Neben den allgemeinen Yogas, die Planeten, Häuserpositionen und auch das Navamsa teilweise mit einbeziehen, gibt es für die beiden Himmelslichter Sonne und Mond jeweils eine eigenständige Gruppe von Yogas. Unter diesen wiederum spielen die Yogas des Mondes, die so genannten Chandra-Yogas, eine ganz besondere Rolle, da sie nicht nur auf der äußeren Ebene mit Wohlstand, Anerkennung, Familienleben und Glück einhergehen, sondern auch auf der inneren Ebene für Zufriedenheit und Ausgeglichenheit stehen.

Die Ergebnisse, die die Klassiker im Zusammenhang mit den Mondyogas nennen, können wir wiederum als eine Untermauerung unserer These verwenden, dass der Mond einen ungeheuer wichtigen Faktor im Horoskop darstellt und dessen Einbindung in günstige astrologische Konstellationen einem ganzem Horoskop Auftrieb geben kann.

Weitaus bedeutender als die vorhandenen planetaren Verbindungen ist im Falle des Mondes das Nicht-Vorhandensein derselben. Was wir mit dieser Aussage genau meinen und wie schwer wir sie in unserer täglichen Arbeit gewichten, möchten wir Ihnen im nachfolgenden Abschnitt genau erläutern.

Der Mond als Indikator für Geist/Bewusstsein/Wahrnehmung braucht den Kontakt und die Unterstützung anderer Planeten. Wird er zu stark aspektiert oder beeinflusst, das haben wir im vorigen Kapitel aufzuzeigen versucht, kann es ihm schwer fallen, zur Ruhe zu kommen, sich zu sammeln und zu konzentrieren. Wir hätten es in diesem Fall mit unserem "hyperaktiven Affen" aus unserer Eingangsgeschichte zu tun.

Steht der Mond jedoch isoliert, empfängt er kaum oder keine Aspekte und ist außerdem nicht in Yogas eingebunden, so besteht ebenfalls Anlass zur Sorge, mehr sogar als zuvor.

In diesem Fall sprechen wir vor allem das Fehlen eines Planeten (Merkur, Venus, Mars, Jupiter oder Saturn) im 12. oder 2. Haus vom Mond aus an. Diese Planeten können nämlich mit dem Mond ein Anapha Yoga bilden, wenn sie im 12. vom Mond stehen oder aber ein Sunapha Yoga im 2. vom Mond. In jedem dieser Fälle wird der Mond durch diese(s) Yoga(s) gestärkt und unterstützt. Dies trifft sogar zu, wenn wir zwei Übeltäter wie Mars oder Saturn in der direkten Nachbarschaft zum Mond vorfinden.

An diesem Punkt sollten wir vielleicht einen Moment innehalten. Lesen wir nämlich die klassischen Deutungen zu Mars oder Saturn im 12. oder 2. Haus vom Mond, so finden wir Aussagen wie "schwierig für die Mutter und frühe Kindheit" oder "Armut" usw. Dennoch lernen wir, dass ein Planet in der Nähe des Mondes besser ist, als der isolierte oder einsame Mond. Hier müssen wir offensichtlich wieder etwas tiefer in die Materie einsteigen, damit diese widersprüchlichen Aussagen einen Sinn ergeben. Grundsätzlich wünschen wir natürlich niemandem Armut oder eine schwere, leidvolle Kindheit. Dennoch erfahren wir indirekt, dass der einsame Mond offensichtlich noch schwierigere Konsequenzen erzeugt.

Das Nicht-Vorhandensein eines Sunapha oder Anapha Yogas wird als Kemadruma Yoga bezeichnet und die Erläuterungen in den klassischen Texten unter dieser Überschrift verdeutlichen uns, dass es durchaus eine Steigerung der zuvor geschilderten Armuts-Problematik geben kann:

"Der in Kemadruma Yoga geborene Mensch, sei er auch königlicher Herkunft, wird finster werden, feindlich gestimmt sein, elend, getadelt und ohne Klugheit und Gelehrtheit. Niedrigem verschrieben und gemein in der Haltung, fällt er von seiner Religion ab. Er lebt nur noch in Not und Gefahr, schuftet und zieht umher wie ein Knecht, entbehrt eine Lebensexistenz,

### Frau, Kinder, Wohnstätte, Gewänder, Freunde, Essen und Trinken. Der Mensch wird unter schlimmsten Schwierigkeiten, Krankheiten und Schmutz leiden."

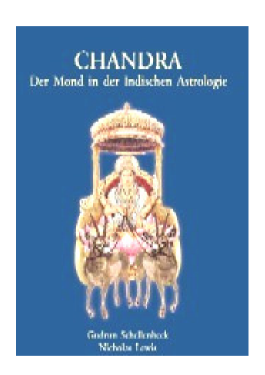
Selbstverständlich darf man die klassischen Auslegungen auch an dieser Stelle nicht wörtlich nehmen, sondern muss sie sorgfältig zu deuten wissen. Wäre jeder Mensch, bei dem der Mond ohne Nachbarn im Horoskop steht, so niederträchtig und ehrlos wie hier beschrieben, dann gäbe es auf dieser Welt zweifelsohne wesentlich mehr Leid, Not, Unrecht und Kriminalität. Doch glücklicherweise gibt es zur Aufhebung dieser krassen Situation wieder eine Reihe möglicher astrologischer Faktoren, die Kemadruma Bhanga Yogas.

Doch lassen Sie uns noch einmal den Faden von vorne aufrollen. Was wir indirekt lernen ist, dass der Mond als Filter zwischen unserer Psyche und der Außenwelt, als Wahrnehmungsinstanz und "Messinstrument" dringend Unterstützung oder generell Kontakt braucht. Schlechte Gesellschaft oder schwierige Kontakte werden offensichtlich besser bewertet als gar keine Kontakte. Wird ein Mensch in seiner Kindheit mit Härten konfrontiert, so kann er früh lernen, entsprechende Strategien zu entwickeln, die ihn für sein weiteres Leben mitunter sehr gut rüsten können. Bleibt er jedoch unerreicht von allen möglichen emotionalen und kommunikativen Prozessen, so kann er nichts reflektieren, auf nichts re-agieren und somit auch die eigene Wahrnehmung nicht hinterfragen und relativieren. Ein solcher Mensch könnte verglichen werden mit dem Tiger im Käfig, der ständig seine Kreise zieht, jedoch nicht wirklich Anteil am äußeren Leben zu nehmen scheint.

Glücklicherweise wird das Kemadruma Yoga, das wir zusammen mit den anderen, vor allem psychologisch relevanten Mondyogas anschließend genauer betrachten möchten, in den meisten Fällen durch andere Faktoren deutlich aufgehoben. Dies zieht eine deutliche Abmilderung der zuvor zitierten klassischen Aussage nach sich und ermöglicht dem Menschen durchaus, ein einigermaßen zufriedenes und glückliches Leben zu führen.

# Neuerscheinung:

Ab 1. September 2006 erhältlich: Das zweite Buch der Autoren Gudrun Schellenbeck und Nicholas Lewis



282 Seiten, Softcover, Preis: 17,60 Euro Händlerrabatt: 0 – 4 Ex. 35%, 5 – 9 Ex. 40% Ab 10 Ex. 50%, versandkostenfrei Zu bestellen bei: Indologische Buchhandlung orders@indologische-buchhandlung.de Tel. 06732-932273